Predigt zum 2. Sonntag n. Epiphanias
Jeremia 14,1-9

Ev.-ref. Kirchengemeinde Bayreuth
Erlanger StraBe 29

18. Januar 2026 7 N 95444 Bayreuth
Pfr. Simon Froben AN\ aanoonon A8 0921-62070
bayreuth@reformiert.de IEEEE Dﬂ@mﬂ oo[lll [[[[e o] www.reformiert-bayreuth.de

Bild: stockcake.com

Lass uns nicht im Stich!
(Lesung: Matthdus 13,1-8)

Ich lese den flr heute vorgeschlagenen Predigttext nicht so vor, wie er in der Bibel steht.
Drei Begriffe verankern den Text in einer bestimmten historischen Situation. Sie tauchen
jeweils nur einmalin dem Text auf: Juda, Jerusalem, Israel. "Juda" ist ein kleiner Staat, der
sich vorrund 2600 Jahren gegen das babylonische GroBreich gestellt hatte - und verloren
hat. "Jerusalem" wurde zerstort, sogar der Tempel. Und "Israel" ist das Volk, das in dieser
Situation auf Gottes Hilfe hofft.

Nun glaube ich, dass auch wir in unserer Zeit auf die Hilfe eben dieses Gottes Israels
hoffen. Und dass Menschen auch heute Erfahrungen machen, die der Zerstorung
Jerusalems und seines Tempels und der Unterjochung eines Kleinstaates durch eine
GroBmacht gleichkommen. Die Worte, die in Jeremia 14,1-9 uUberliefert sind, konnten
genausogut aus unserer Zeit stammen. Ein Zeitungskommentar vielleicht. Ein Blog. Eine
Rede bei der UN-Vollversammlung...

Seite |



Die Welt [Juda] liegt traurig da. lhre [Seine] Tore sind verfallen. Trauernd sind die
Menschen zu Boden gesunken, aus den Stadten [aus Jerusalem] steigen Schreie
empor.

Die Méchtigen schicken ihre Diener, um Wasser zu holen. Sie gehen zu den
Zisternen, aber sie finden kein Wasser mehr. Sie kehren mit leeren Krtigen zurtck.
Enttduscht und betriibt verhlllen sie ihren Kopf.

“Der Erdboden hat lauter Risse, weil es nicht geregnet hat.

Auch die Bauern sind betribt und verhtllen ihren Kopf.

°Selbst die Hirschkuh lasst ihr Junges im Stich. Gleich nach der Geburt hat sie es
verlassen, weil es nirgendwo mehr Gras gibt.

®Die Wildesel stehen auf kahlen Héhen, wie Schakale schnappen sie nach Luft. lhre
Augen sind erloschen, denn da ist kein Griin mehr.

’Ach Herr, unsere Verfehlungen klagen uns an, aber hilf uns doch um deines
Namens willen! Oft sind wir treulos gewesen, wir haben geslindigt gegen dich!
8Doch du bist unsere Hoffnung [die Hoffnung Israels], unser Retter in Zeiten der Not!
Warum bist du wie ein Fremder im Land, wie ein Wanderer, der nur eine Nacht
bleibt? *Warum bist du wie ein Hilfloser, wie ein Held, der nicht helfen kann?

Dabei bist du doch mitten unter uns, Herr, und wir tragen deinen Namen!

Lass uns doch nichtim Stich!

Was flr eine erschutterte - und erschutternde - Erkenntnis! Das Leben geht den Bach
runter, die Welt steht am Abgrund, doch Gott, der "liebe Gott", wird uns nicht retten!
Zumindest nicht so, wie wir es wiinschen, erhoffen oder erwarten.

Uber 2600 Jahre ist dieser Text alt, drei Begriffe zur historischen Situation ausgetauscht
und es klingt wie ein Kommentar zu den taglichen Nachrichten mit den Bildern von
zerschossenen Ruinen, verzweifelten Menschen, verwusteten Landstrichen, einer
geschundenen Erde.

Ob Jeremia in seiner Zeit neben den kriegerischen Zerstorungen zusatzlich auch eine
konkrete Durreperiode vor Augen hatte, lasst sich nicht eindeutig sagen. Die Bilder vom
ausgetrockneten Boden und von verendenden Tieren waren und sind in dieser Region
allgegenwartig. Reale Erfahrung und zugleich Symbol.

Moglicherweise sind die Durrebilder aber auch mit dem verlorenen Krieg verbunden: Die
babylonischen Soldaten brachten ja keine Stullen in Butterbrotdosen und Trinkflaschen
mit. In einem solchen Eroberungskrieg nimmt sich das Heer das, was da ist. Es plundert
die Vorrate der Bauern, schopft die Brunnen leer. ,,The winner takes it all.“ Der Effekt ist
letztlich derselbe wie bei einer langeren Trockenzeit: Zum Leben ist nichts mehr da. Es
reicht nicht mehr zum Uberleben!

Auch heute weckt das Bild des ausgetrockneten, aufgerissenen Ackerbodens Angste. In
unserer Region ist es dabei weniger eine Erinnerung oder Erfahrung aus der
Vergangenheit als vielmehr die Angst vor der Zukunft und was es global fur Auswirkungen

Seite 2



hat, wenn Existenzgrundlagen dauerhaft zerstort, Ressourcen - und weiterhin auch
Menschen - ausgebeutet werden. Und auch heute scheint sich das ,,The winner takes it
all“ zu bewahrheiten, denn von unmittelbarer Not sind zuallererst die Menschen
betroffen, die schon immer arm, abhangig und schutzlos waren.

"Und die Méachtigen schicken ihre Diener zu den Brunnen." Das ist eine bemerkenswerte
Unterscheidung im Predigttext: Sie selbst, die Machtigen, gehen nicht.

Auch wir in unserer "reichen Welt" bekommen das Elend des globalen Lebens gar nicht
unmittelbar mit und erleben vieles nur vermittelt. Wir schicken unsere Diener. Und wenn
irgendwo ein Brunnen versiegt, eine Region mit ihren Menschen und Rohstoffen
erschopft und ausgebeutet ist, werden eben woanders nheue Brunnen, nheue
Kornkammern, neue Rohstoffgebiete gesucht und erschlossen. Hauptsache, bei uns
bleibt alles beim Alten bzw. es geht voran. Die Zukunft muss gesichert sein. Notfalls
machen wir dafur auch die Grenzen zu und schotten uns ab.

Doch wir sollten uns nicht allzu sicher fihlen: Die wirklich Machtigen, die, die Reichtum
und Einfluss in einem unvorstellbaren und schlichtweg unmoralischen Uberfluss haben,
die haben auch uns hier schon langst abgeschrieben: Sie leugnen die offensichtlichen
Entwicklungen und bestreiten die zunehmende Ddurre. Sie vertrauen auf ihr Geld, ihre
Macht und auf den technologischen Fortschritt. Einige von ihnen haben diese Welt als
Ganzes tatsachlich schon aufgegeben. Soll doch alles vor die Hunde gehen! lhr Zielist es
nicht mehr "klassisch", sich in den Annalen der Welt zu verewigen, sondern diese Welt
und ihren Untergang zu Uberleben und als neue Menschen eine neue Menschheit und ein
neues Zeitalter zu begrunden. Fur diese Machtigen sind wir tatsdchlich nichts anderes
als dumme Dienerschaft. Friher brauchten sie noch unsere Arbeitskraft oder unser
Wissen. Immer mehr ist es aber einfach nur noch unser Geld, unsere Abhangigkeit und
unser ohnmachtiges Einvernehmen, selbst offenkundige Brliche des Volkerrechts in den
Informationsfluten falscher oder belangloser Nachrichten untergehen zu lassen.

Wer hier Durst hat nach Wahrheit und Wahrhaftigkeit, nach Teilhabe oder Gerechtigkeit,
der steht schon jetzt nur allzu oft an ausgetrockneten Brunnen und versiegenden
Quellen.

Die verhungernden und verdurstenden Tiere und Menschen sind in unseren Zeiten harte
Realitat. Doch zugleich weist die Durre auch auf etwas Tieferes, auf vertrocknende
Lebensfelder, auf zerstortes Vertrauen und bruchiges Miteinander hin. Die
Lebensgrundlagen fir ein friedvolles Miteinander und achtsames Flreinander werden
ricksichtslos ausgebeutet.

Und es erscheint miBig, mit dem Finger auf die zu zeigen, die vermeintlich verantwortlich
sind: Brutale Kriegstreiber, unberechenbare ,,Dealmaker®, machtbesessene Autokraten,
verruckte Oligarchen oder wer auch immer. Wie konnte es so weit kommen, dass
ausgerechnet diese Menschen so viel Macht haben, unsere Welt bis an den Abgrund zu
treiben?

Seite 3



Ach, Gott, wir haben Fehler gemacht, sicher! Auch wir sind verstrickt. Als Menschen, als
Volker, Nationen, Gesellschaften. Als Menschheit. Wir haben mit gewahren lassen,
waren vielleicht nicht achtsam genug, haben nicht Einhalt geboten. Wir waren bequem
oder haben uns verlocken lassen, was auch immer. Wir haben die uns geschenkte
Freiheit ganz offenbar nichtimmer richtig genutzt. Kbnnten wir Uberhaupt noch sagen, wo
wir moglicherweise falsch abgebogen sind? Es spielt keine Rolle. Wir brauchen Hilfe!

So in etwa argumentiert Jeremia im Blick auf sein Volk. Von Verfehlungen - "Sinde" -
spricht er und von Treulosigkeit gegenuber Gott. Es klingt, als wirde er die Notbremse
ziehen: Wir Menschen haben versagt! Das Volk Israel, die Machtigen im kleinen Staat
Juda haben versagt! Die Katastrophe nimmt ihren Lauf, nun sind andere am Drucker und
das Leben liegtin Ruinen. Auch der Tempel. ,,Ja“, sagt Jeremia, ,wir haben gesuindigt, uns
falsch verhalten, Dich vergessen.“ Aber jetzt:

"Du, Gott, bist doch unser Retter in der Not!
Warum bist du wie ein Fremder im Land, wie ein Wanderer, der nur eine Nacht bleibt?
S... wie ein Hilfloser, wie ein Held, der nicht helfen kann?"

In diesen verzweifelten Fragen Jeremias zerbricht ein Gottesbild. Der Traum vom
Supermann-Gott, der in der groBten Not, in letzter Minute doch noch eingreift, zerplatzt
wie eine Seifenblase. Gott wird uns nicht retten! Was fur eine erschutternde Erkenntnis!

Ich habe in der Vorbereitung dieser Predigt lange Uberlegt, welcher Lesungstext wir heute
horen. Hiob hatte sehr gut gepasst oder auch einer der Klagepsalmen wie wir ihn
unmittelbar vor der Predigt gesungen haben (Psalm 42). Im Ersten Testament wird
tatsachlich sehr viel und sehr intensiv um Gott und mit Gott gerungen, nicht nur am
Jabbok (vgl. 7. Mose 32). "Wer bist Du?" und "Wo bist Du, Gott?" "Gib uns Deinen Segen!"
Doch mir ist es immer wichtig, im Gottesdienst beide Testamente zu héren. Heute sollte
es also ein neutestamentlicher Lesungstext sein.

Klassisch wird fur diesen Sonntag die Geschichte von der Hochzeit zu Kana
vorgeschlagen, als Jesus Wasser zu Wein verwandelt (Johannes 2). Ein verheiBungsvoller
Text, wenn es darum geht, die Lebensdurre zu Uberwinden oder besser gesagt: durch Gott
Uberwinden zu lassen. Das passt auch gut zu dem Abendmahl, das wir heute noch feiern.
Also: "Lasst Euch nicht entmutigen! Fullen wir doch einfach neuen Wein in die alten
Schlauche und lassen uns von Gott zu neuem Vertrauen und echter Lebensfulle
einladen! Wer Durst hat nach Wahrheit und Wahrhaftigkeit, nach Teilhabe oder
Gerechtigkeit, der muss nicht am ausgetrockneten Brunnen stehen bleiben. Jesus selbst
schenkt uns lebendiges Wasser ein, so wie der durstigen "Stinderin" am Jakobsbrunnen,
deren Leben zur Durre geworden war und der Jesus versprach: "Wenn Du von diesem
Wasser trinkst, wirst Du nie mehr Durst haben!" (vgl. Johannes 4).

Doch trifft das wirklich die ganze Not, die Jeremia beschreibt? Trifft das die existentielle
Katastrophe eines ganzen Volkes, Israel? Kdnnten diese Johannestexte nicht nach einer
allzu einfachen, vermeintlich "frommen" Antwort auf Jeremias Frage klingen: "Wo, Gott,

Seite 4



bist Du? Warum kennen wir Dich nicht? Warum rettest Du uns nicht, jetzt wo wirklich am
Ende sind?" - "Ach, vertraut nur auf Jesus, der wird Euch neuen Wein einschenken,
lebendiges Wasser fur die Ewigkeit."

Tatsachlich hore ich in Jeremias ohnmachtigem Klagen und Anklagen eher den am Kreuz
gefolterten Jesus und seine letzten Worte: "Mein Gott, mein Gott, warum hast Du mich
verlassen?" (Markus 15,34ff.) Und sie verspotteten ihn - "Er ruft Elia um Hilfe!" - und als er
laut aufschrie und starb, da zerriss der Vorhang im Tempel von oben bis unten in zwei
Teile. Das Allerheiligste ist geschandet, der Tempel des Lebens zerbrochen! Das ist die
Realitat, die Jeremia in seiner Zeit vor Augen hat. "Ach, Gott, wo bist Du in unserer gro3en
Not? Warum rettest Du uns nicht?" Der Traum vom Supermann-Gott zerplatzt: Nein, Gott
wird uns nicht retten. Zumindest nicht so, wie wir es wunschen, erhoffen oder erwarten.

Und doch bleibt ein Flinkchen Hoffhung. Ein Festhalten. Oder besser: Ein Nicht-
Loslassen. So wie Jakob beim Kampf am Jabbok nicht loslasst: “Ich lasse Dich nicht, Du
segnest mich denn!"

In der Geschichte von Jesu Tod bei Markus ist es zuallererst ein Unglaubiger, ein "Heide",
ein Diener der Machtigen, ein romischer Hauptmann, der das Unglaubliche ausspricht:
"Wahrlich, dieser Mensch ist Gottes Sohn gewesen!" (Markus 15,39) Unfassbar! Wo
nimmterdas her? Ausgerechneter. Gegen jede Vernunft. Das Gottesbild ist zerstort. Gott
selbst liegtin Trimmern. Der Vorhang des Tempels zerrissen, der Glaube hat keinen Altar
mehr, an dem geopfert werden koénnte. Und der Soldat erkennt in alledem Gott.
Wahnsinn!

Auch bei Jeremia scheint dieser Moment auf. Ganz am Ende seiner Klage und Anklage
sagt er: *Warum bist du wie ein Hilfloser, wie ein Held, der nicht helfen kann? Dabei bist
du doch mitten unter uns, Herr, und wir tragen deinen Namen! Lass uns doch nicht im
Stich!"

Daistein Glauben, ein Festhalten, ein Neuanfang gegen alle Erfahrung und jede Vernunft.
Das Gottesbild ist zerstdrt. Und doch ist Gott da. Vielleicht auch jetzt — befreit von allen
Bildern — viel naher. Viel spurbarer. Viel sichtbarer ,,mitten unter uns®. ,Wir tragen doch
deinen Namen“: Du hast Dich doch mit uns verbunden. Wir sind dein Volk. Das Volk
Israel. Und wir hier als Christen. "Lass uns doch nicht im Stich!"

Ich hatte auch Uberlegt, die Geschichte vom Weg nach Emmaus als Lesungstext zu
nehmen, da hdren wir ganz ahnliches (vgl. Lukas 24): Die Jinger, die sich nach Jesu Tod
auf den Heimweg machen. Enttduscht, verzweifelt, ohne Hoffnung. Und dann geht dieser
Fremde mit ihnen, spricht zu ihnen. Doch sie erkennen ihn nicht. Doch als sie zu Hause
ankommen, bitten sie ihn: "'Lass uns doch nicht im Stich!' - Bleibe bei uns, denn es will
Abend werden. Die Nacht der Welt bricht Uber uns herein." Und dann, nachdem er das
Dankgebet gesprochen hatte, beim Brechen des Brotes, da endlich erkennen sie ihn und
dass sie von ihm doch schon langst erkannt worden waren. "Brannte nicht unser Herz in
uns?"

Seite 5



Das Gottesbild ist zerstort.

Vielleicht ist das sogar notwendig. Fur Jeremia. Fur die Gaste bei der Hochzeit zu Kana.
Far die Frau am Brunnen. Fur den Soldaten unter dem Kreuz. Fur die Junger auf dem Weg
nach Emmaus. Und vielleicht auch flr uns.

Vielleicht missen zuerst unsere Erwartungen zerbrechen: die Vorstellung vom groBen
Supermann-Gott, vom immer gutigen Problemldser, vom Gott, der schon alles irgendwie
richten wird, damit wir weitermachen kdnnen wie bisher.

Vielleicht gehort es zum Glauben, loszulassen: unsere falschen Hoffhungen und
Sicherheiten, unsere frommen Abkurzungen, unsere Ausreden und Selbstentlastungen.
Und zugleich zu bekennen, dass auch wir verstrickt sind, dass wir nicht unschuldig sind,
dass wir Freiheit hatten und haben - auch wenn wir sie nicht immer recht zu nutzen
wissen.

Und doch bleibt etwas. Kein fertiger Trost. Keine Losung auf Knopfdruck. Aber dieses
eine, trotz allem: ,,Lass uns doch nicht im Stich.“ Nur diese dringliche Bitte. Nur dieses
Festhalten, Insistieren, sich bedingungslos Offnen.

Wie bei Jakob am Jabbok. Wie bei den Emmausjungern. ,Bleibe bei uns, denn es will
Abend werden.” Vielleicht wird Gott gerade dort erfahrbar, wo unsere Gottesbilder
zerbrochen sind. Nicht als Sturm, Erdbeben oder Feuersbrunst, sondern wie das Flustern
eines sanften Windhauchs (vgl. 7. Kénige 19,72). Nicht als der, der alles verhindert und
vor allem rettet. Sondern als der, der mitgeht. Der mit aushalt. Der bleibt. Der ,,Ich bin
da!“ (2. Mose 3,14), der ,,Gott mit uns“ (Jesaja 7,14), aber ganz anders als wie er erwarten
oder erhoffen.

Und so wird gerade inmitten von Leid und Trimmern in dieser erfahrbaren Nahe Gottes
alles neu fur uns. Ganz so, wie er es verheiBen hat: , Siehe, ich mache alles neu.” (Offb
21,5)

Amen!

Seite 6



