
 
 

 
    Seite  1 

Predigt zur fränkischen Predigtreihe "Lichtblicke"                Ev.-ref. Kirchengemeinde Bayreuth 
2. Mose 3                      Erlanger Straße 29 
15. Februar 2026                           95444 Bayreuth 
Pfr. Simon Froben                0921-62070 
bayreuth@reformiert.de                 www.reformiert-bayreuth.de 
               

 

 
Bild: stockcake.com 

Lichtgestalten 

(Lesung: Apostelgeschichte 17,22-29) 
 

Irgendwo auf der Welt, weit entfernt, hinter der Wüste brennt ein kleines Feuer. 
Dieses Feuer kann eigentlich gar nicht brennen. 
Es dürfte schon längst kein Brennmaterial mehr haben. 
Es geht nicht mit rechten Dingen zu bei diesem Feuer. 
Wenn Du es jemals gesehen hast, wirst Du Dich hinterher fragen: 
"Was war das? War das wirklich?" Vielleicht wirst Du auch zweifeln: "Das habe ich mir 
nur eingebildet!" 
Doch da war diese Stimme. Die hat Dich gewarnt: "Halt! Geht nicht weiter! Zieh Deine 
Schuhe aus. Du stehst an einem heiligen Ort!" 
Irgendwo auf der Welt, weit entfernt, im Nirgendwo noch hinter der Wüste. Da hat Mose 
Gott gefunden. Ein brennender Dornbusch stand da und Mose hörte eine Stimme. Hätten 
wir sie auch gehört, wenn wir neben ihm gestanden hätten? Eine müßige Frage. Nicht zu 
beantworten. Doch diese Stimme - ob sie nun laut zu vernehmen oder nur in seinem Kopf 
war - hat Moses Leben auf den Kopf gestellt. Vom Viehhirten mit ausgesprochen 
schwieriger Kindheit und ausgesprochen aufrührerischer Jugend wurde er zum Anführer, 
zum Wüstenexperten, zum Führer eines ganzen Volkes. Durch Höhen und Tiefen, Flut- 



 
 

 
    Seite  2 

und Trockenzeiten, Hunger und Sehnsucht. Und viel mehr noch: Er wurde zum 
Gottesexperten. Zum Propheten. Zu dem, der den Menschen Gottes Willen und Gebote 
vermitteln konnte. Das war allerdings schwer genug, denn diese Menschen hörten zwar 
beizeiten verständig zu, sie gingen dann aber doch schnurstracks ihre eigenen Wege. 
Irrwege und Abwege! Immer mit Murren und Gezeter. Undankbar und so störrisch, dass 
Mose mit einer Horde Esel vermutlich besser dran gewesen wäre. 
Aber diese Menschen aus dem "Gottesvolk" hatten ja eben auch nicht wie Mose dieses 
kleine Feuer hinter der Wüste, den brennenden Dornbusch gesehen. Sie hatten nicht die 
Stimme gehört: "Halt! Zieh Deine Schuhe aus. Du stehst schon längst auf heiligem Boden! 
Merkst Du es denn gar nicht?" 
 

Die Geschichte vom brennenden Dornbusch ist eine Offenbarungsgeschichte: Gott zeigt 
sich den Menschen. Genau genommen: Er zeigt sich einem einzelnen Menschen. An 
einem bestimmten, ausgesprochen unwahrscheinlichen, nicht erwartbaren Lebensort. 
In einer Zeit vor unserer Zeit. Als Mose die Schafe seines Schwiegervaters Jitro "über die 
Wüste hinaus" geführt hatte. 
Hier geht es los. 
Später werden auch die anderen, das Volk Israel, Gottes Nähe erfahren. Gott wird vor 
ihnen hergehen. Des Tags als Wolkensäule, um ihnen den Weg zu zeigen. Des nachts als 
Feuersäule, um ihnen zu leuchten. Später wird es ein Zelt der Begegnung geben. Und 
doch werden sie sich ängstigen. Sie werden Wunder erleben. Das Meer, das sich vor 
ihnen teilt und hinter ihnen das ägyptische Kriegsheer einfach wegspült. Wasser aus 
einem Wüstenfels. Dann Manna gegen den Hunger. Und Wachteln. Doch kaum sind die 
Danklieder verklungen, hört man sie wieder klagen und murren. Sie brauchen ihren Mose, 
der mit Gott reden kann "wie mit einem Freund" (2. Mose 33,11). Als er mit den beiden 
Gebotstafeln vom Berg Horeb herabsteigt, strahlt der Glanz der Gottesbegegnung so 
stark aus ihm heraus, dass er sein Gesicht mit einer Decke verhüllt. Das Volk soll nicht 
geblendet sein. Es ist, als trage er Gott selbst in sich. Er ist die Lichtgestalt in den sich 
immer wieder verdunkelnden Stunden. 
 

Irgendwo auf der Welt, weit entfernt, hinter der Wüste ... es tut so gut, es ist in manchen 
Stunden so existentiell wichtig, daran erinnert zu werden, dass es einen wie Mose gibt, 
der dieses kleine, nicht erlöschende Feuer entdeckt, wo immer es vielleicht auch heute 
noch brennen mag. 
In der Geschichte vom brennenden Dornbusch geht es um die Erfahrung, die 
Offenbarung von Gottes Gegenwart in dieser Welt. Eigentlich müsste man es aber genau 
andersherum formulieren: Es geht in dieser Geschichte darum, dass Gott gerade nicht zu 
allen Lebenszeiten, für alle Menschen erfahrbar und offenbar ist. Im Gegenteil: Ein 
einzelner Dornbusch, den Mose in seinem Leben erst findet, als er "über die Wüste 



 
 

 
    Seite  3 

hinaus" geht. Was treibt einen Menschen "über die Wüste hinaus"? Nicht zurück, sondern 
hindurch? 
 

Eine befreundete Pfarrerin erzählte von Wüstenreisen, die sie gemacht hat. Was für eine 
Erfahrung, zwei Wochen lang von Beduinen durch die Wüste geführt zu werden. Kalte 
Nächte unter einem unfassbaren Sternenhimmel. Sengende Hitze am Tag. Kamele und 
so weit das Auge reicht: Dünen und Felsen. Ich ließ mir ihren Weg durch die Wüste auf 
einer Landkarte zeigen und war erstaunt: Wenn meine Hand hier (Hand hochzeigen) die 
Größe der Wüstenregion darstellt, dann fand die Wüstenwanderung genau hier statt (auf 
die Spitze eines Fingers zeigen): Am äußersten Rand. Weit entfernt vom Inneren der 
Wüste. Immer in Rufweite zur Zivilisation. Na klar. Mose ging mit seiner Schafherde - und 
später mit dem Volk Israel - durch die Wüste hindurch. Nicht zurück, sondern "über die 
Wüste hinaus". Was lässt einen Menschen einen solchen Weg zurücklegen und auch 
bewältigen? Ist das Entschlossenheit oder pure Verzweiflung, Hoffnungslosigkeit, eine 
Irrwanderung? 
Und dann brennt da am Fuße eines eindrucksvollen Bergmassivs ein kleines Feuer. Nicht 
größer als ein Dornbusch. Hat Mose dieses Feuerchen durch Zufall oder Fügung 
entdeckt? Hat er einen kleinen Rauchfaden gen Himmel steigen oder den Feuerschein in 
der Nacht leuchten sehen, wie später das Gottesvolk, als es hinter der zweifelsfrei viel 
gewaltigeren Wolken- und Feuersäule hinterherging? Nach langer Lebens- und 
Wüstenwanderung findet Mose dieses kleine Fleckchen heiligen Boden. Nicht mehr. 
Noch einmal: Es geht in dieser Geschichte um Gotteserfahrung und -offenbarung, viel 
mehr aber darum, dass Gott gerade nicht zu allen Lebenszeiten und für alle Menschen 
erfahrbar und offenbar ist. 
Das ist, wenn wir es näher bedenken, tatsächlich ein revolutionärer Gedanke. Selbst in 
unserer heutigen aufgeklärten Zeit suchen Menschen an bestimmten Orten - seien es 
Kirchen oder Tempel - und mit bestimmten Ritualen - Gebete, Kerzen, Gottesdienste - 
Gottes Nähe. In frühen Zeiten wurde die Präsenz einer Gottheit in Verbindung mit 
bestimmten Orten gedacht. Hier waren die Götter erreichbar und präsent und von diesen 
Orten ausgehend - oft in Verbindung mit kraftvollen Bildern, Artefakten und Ritualen 
zeigten sie ihre Kraft in konkreten Machterweisen. Von der gelingenden Ernte bis zum Sieg 
über das Nachbarvolk, dessen Gott eben schwächer war. 
Mose war als Findelkind am Hof des ägyptischen Pharaos aufgewachsen und dort 
geprägt worden: Der Pharao selbst galt als Sohn des Sonnengottes Amun-Re, des 
mächtigsten aller ägyptischen Gottheiten. Re, das heißt übersetzt einfach "Sonne". Alle 
Menschen konnten täglich mit anschauen, wie Re auf einer Sonnenbarke über den 
Himmel zog. Am Abend stieg Re in die Nachtbarke und fuhr durch das Totenreich, um bei 
Sonnenaufgang wiedergeboren zu werden und damit den Sieg über die Mächte des 
Chaos und Todes zu erweisen. Der höchste aller Götter war damit für alle Menschen 



 
 

 
    Seite  4 

täglich sichtbar und erfahrbar. Er spendete jeden Tag neu Wärme, Licht, Leben. Re ist 
groß! Re ist hell! Re ist eindeutig, für alle sichtbar: "Ich scheine, also herrsche ich!" 
Für Risiken und Nebenwirkungen fragen Sie doch einfach Ihren Pharao. 
 

Und nun steht Mose vor diesem kleinen Feuerchen im Gestrüpp. Ein Wunder, dass es 
überhaupt seine Aufmerksamkeit gefunden hat. Am Ende der Wüste ist kein Tempel. Kein 
Kult. Kein gar nichts. Doch Mose ist bereit. "Mose, Mose!", knistert das Feuer ihm 
entgegen und er antwortet "Hier bin ich!" "Kommt nicht näher!", spricht die Stimme, "Zieh 
deine Schuhe aus! Du stehst auf heiligem Boden!" 
Was wir hier als Geschichte hören, ist der Gegenentwurf zu dem, was die Menschen zur 
Zeit des Mose - und was auch viele Menschen heute - mit Glauben und Religion 
verbinden: "Ich bin in der Kirche, zahle in Deutschland meine Steuern". "Ich gehöre einer 
bestimmten Konfession oder meinetwegen auch Religion an". "Ich gehe zu 
Gottesdiensten oder Gebeten, stehe vor einem Altar oder zünde Kerzen an". "Ich spreche 
meine Gebete, habe meine religiöse Praxis", was auch immer. Doch das alles ist 
menschengemacht. Die Kirche ist Institution. Die Frömmigkeit eine menschliche Praxis. 
Die Bauten sind oftmals beeindruckende architektonische Kunstwerke. Doch heiliger 
Boden? Karl Barth hat das im letzten Jahrhundert sehr deutlich verneint. Der prägende 
Theologe des 20. Jh.s ist sozusagen der Karnevalist unter den Theologen, der alles auf 
den Kopf stellt, die mächtigen Gewohnheiten ätzend aufs Korn nimmt und die Mächtigen 
als Möchtegerne bloßstellt, indem er ihnen den Schlüssel zur Machtzentrale klaut. Barth 
hat provozierend zugespitzt formuliert: "Religion ist Unglaube; Religion ist eine 
Angelegenheit, man muss geradezu sagen: die Angelegenheit des gottlosen Menschen." 
Will sagen: Was wir da tun, z.B. in der Kirche, aber genauso natürlich in der Synagoge oder 
Moschee oder irgendeinem Tempel ist zunächst einmal menschliches Tun, das aus sich 
selbst heraus nichts mit Gottes Gegenwart oder Offenbarung zu tun hat. Worum es ihm 
in seiner Zeit und grundsätzlich ging: Gott ist für uns Menschen unverfügbar! 
Und genau das ist es auch, was in der Geschichte vom brennenden Dornbusch wichtig 
wird: Aus dem Busch spricht Gottes Stimme weiter zu Mose: "Ich habe die Not meines 
Volks in Ägypten gesehen. Ich will ihm helfen. Du, Mose, sollst zum Pharao gehen und das 
Volk aus Ägypten führen." Und Mose ist verständlicherweise von diesen Worten und 
diesem Auftrag vollkommen überrumpelt. So hatte er sich Gott nicht vorgestellt. Und so 
sieht er auch sein eigenes Leben, seine eigene Kraft, seine eigenen Möglichkeiten nicht. 
Er kann sich nur wundern. "Wer bist du?", fragt er Gott. "Was soll ich z.B. den Israeliten 
denn sagen, wenn sie mich nach dir fragen? Wie ist dein Name?" Und dann kommen 
diese Worte, aus dessen Buchstaben im Hebräischen auch das Tetragramm, der 
unaussprechliche Name Gottes gebildet wird: "Ich bin, ich bin.", "Ich werde der sein, als 
der ich mich erweisen werde.", "Ich werde da sein.", "Ich bin der 'Ich bin da.'" Das ist kein 
Name, sondern eine Umschreibung der Unverfügbarkeit Gottes. "Vergiss alles, was Du 



 
 

 
    Seite  5 

über Religion und Glauben zu wissen meinst! Hüte Dich, mich festlegen zu wollen! Du 
kriegst mich nicht zu fassen. Aber es gibt mich. 'Ich werde da sein'!". 
 

Mose wird noch weiter vor dem Dornbusch stehen, sein Haupt ehrfürchtig verhüllt, auf 
heiligem Boden im Streitgespräch mit Gott: "Wie soll das gehen? Ich kann das nicht, bin 
auf gar keinen Fall der Richtige dafür." Doch wo das Licht der Offenbarung auf einen 
Menschen fällt, da werden auch in diesem Dinge sichtbar, die menschlich betrachtet 
nicht verfügbar und möglich scheinen. Mose wird zur Lichtgestalt für das Volk Israel. 
 

Ob das Feuer des Dornbusches am Ende des Gespräches noch weiter loderte? Ob Mose 
es ausgehen sah? Oder ob es vielleicht noch immer brennt, auch heute? Irgendwo auf 
der Welt, weit entfernt, hinter der Wüste, obwohl es nach menschlichem Ermessen 
natürlich ein Ding der Unmöglichkeit wäre? 
Für Karl Barth - "Religion ist Unglaube!" - ist Jesus Christus das entscheidende Ereignis 
und Kriterium "wahren Glaubens", der Schlüssel, den niemand besitzen kann. Jesus 
Christus ist das Licht der Welt. Von ihm her wird Glaube, wird Religion für uns überhaupt 
erst möglich. Vom ihm, von Jesus Christus her, ist Karl Barth aber auch mit seiner 
Religion, dem Christentum, immer wieder aufs Neue hart ins Gericht gegangen: Überall 
dort, wo es anfing, zu menscheln. Wo es nicht um Jesus Christus ging und nicht um die 
Stimme Gottes aus dem Dornbusch, sondern um menschliche Erwartungen, um 
Wünsche und Projektionen, mit denen goldene Kälber geschaffen werden. Wie schön 
wäre doch so ein glänzend strahlender Sonnengott, immer erkennbar, immer verfügbar! 
Und dann erst die Menschen, die sich selbst zur Lichtgestalt aufspielen. Auch unsere Zeit 
scheint wieder mehr als gesättigt von ihnen. Falsche Propheten! 
Doch der Gott der Bibel macht da nicht mit.  Der Gott des Dornbusches und des Kreuzes 
ist kein Sonnengott! Er ist nicht verfügbar, nicht festzuhalten, nicht zu besitzen! 
Der Gott des Dornbusches und des Kreuzes ist kein goldenes Kalb. Er ist nicht 
festzuhalten, nicht in Kirchen, nicht in Ritualen oder Symbolen. Auch deshalb haben wir 
in reformierten Kirchen kein Kreuz.  
Der Gott des Dornbusches und des Kreuzes widerspricht den falschen Propheten, die 
behaupten, ihn zu besitzen und genauso den Mächtigen, die ihn für sich zähmen wollen 
und auch denen, die sich gebärden, als wären sie selbst gottgleiche Sonnenkönige. 
 

Doch Gott will im Dunkel wohnen. Mose findet ihn als kleines Feuer im dornigen Gestrüpp 
des Lebens. Als Licht, das nicht davon lebt, dass wir es selbst nähren, sondern davon, 
dass er über die Wüste hinaus mitgeht. „Ich werde da sein.“ Für uns. Aber unverfügbar. 
Nein, wir werden dieses Feuer nicht immer sehen. Seine Gegenwart nicht immer spüren. 
Und doch brennt es – auch dann, wenn wir es nicht erreichen, nicht verstehen, nicht 
fühlen können. 
Das ist die große Irritation und zugleich die tiefste Ermutigung dieser Geschichte: Du 
kannst und musst dieses Feuer nicht besitzen. Du kannst und musst es nicht einmal 



 
 

 
    Seite  6 

sehen. Es genügt zu wissen: Es brennt. Irgendwo auf der Welt. Weit entfernt. Hinter der 
Wüste deiner Fragen, deiner Müdigkeit, deiner Zweifel. Nicht groß. Nicht laut. Aber 
wirklich. 
Und vielleicht, eines Tages, führt Dich dein Weg – warum auch immer – ein kleines Stück 
„über die Wüste hinaus“. Vielleicht siehst du dann nur ein Flackern. Vielleicht hörst du 
nur einen Namen, der eigentlich gar keiner ist. Vielleicht bleibt dir nichts als der 
Gedanke: Hier ist mehr, als ich begreife! 
Dann zieh die Schuhe aus. Nicht, weil du alles verstanden hast. Sondern, weil Gott da ist. 
Und bitte widersteh der Versuchung, Dein Handy zu zücken. Es wird kein Foto, kein Video 
geben, das Dir Sicherheit sein kann. Nur der Glaube. Die Hoffnung. Und die Liebe, die Du 
in diesem Moment in Dir spürst wie Glanz, den Du in Dir trägst. 
Und bis dahin – vertraue darauf: Das Licht der Offenbarung brennt. Auch wenn es dir nicht 
verfügbar ist. Auch wenn es im Lauf der Welt nur allzu oft verborgen bleibt. Auch wenn du 
es nur erzählt bekommst: "Irgendwo auf der Welt, weit entfernt, hinter der Wüste..." - und 
doch viel näher, als wir denken. "Ich werde der sein, als der ich mich erweisen werde." Er 
ist auch der "Ich bin da!" Amen! 


