
Predigtreihe 2026 der ev.-ref. Gemeinden in Franken 
LICHTBLICKE 
Das ewige Licht leuchtet unseren Verstorbenen. 
Predigerin i.E. Gudrun Kuhn 
 
Bayreuth 01.02.2026/ Schwabach 22.02.2026 / Nürnberg 22.03.2026 
 
Requiem aeternam dona eis, domine, et lux perpetua luceat eis. Herr, schenke ihnen die ewige 
Ruhe und das immerwährende Licht möge ihnen leuchten. So heißt es seit Jahrhunderten in 
katholischen Trauergottesdiensten. So hören wir es in vielen wunderbaren Vertonungen. Ein 
Gebet. Mit dem Imperativ „schenke“ und dem Wunschmodus „es möge leuchten“. 
 
Auf wessen Angesicht wird Gottes Licht widerscheinen? Wem wird die ewige Ruhe zuteil 
werden? Und wem nicht? 
 
Ja, mit dem Ruf nach dem immerwährenden Licht beginnt und endet die Totenmesse. 
Dazwischen aber ist vornehmlich von Heulen und Zähneklappern, von Sündenangst und 
Posaunen des Jüngsten Gerichts zu hören. Die Komponisten hat das durchaus dazu inspiriert, 
das Feuer höllisch knistern zu lassen. Trostreich ist das für mich nicht. 
Das Licht möge unseren Verstorbenen leuchten. Und auch uns einmal. Aber was, wenn dieser 
Wunsch nicht erfüllt wird? Was, wenn Gott die ewige Ruhe nicht schenkt. 
 
Diese Frage hat mich zu meinem ersten Unglaubens-Bekenntnis geführt. Als Konfirmandin 
weigerte ich mich zu denken, meine Eltern würden in die Hölle kommen. Die waren nämlich 
ungläubig. Und die Frage, was nun mit ihnen nach dem Tod geschehen würde, wagte ich nicht 
mit dem Pfarrer zu besprechen. Also nahm ich mir selbst die Freiheit zu entscheiden. Ein 
liebender Gott, der mich – trotz elterlicher Gegenwehr – zum Glauben gebracht hat, wird nicht 
andere mit ewiger Verdammnis bestrafen. Dessen war ich mir sicher. Vom Höllenfeuer redete 
man zwar schon damals nicht mehr im Religionsunterricht. Stattdessen hieß es jedoch, die 
Hölle sei nach dem Tod ein Weiterleben in absoluter Gottesferne. Selbst verschuldet,	selbst 
gewählt. Und das sei unvorstellbar schlimmer noch als das teuflische Feuer. Wenig tröstlich. 
Wir Evangelischen hatten es dabei besonders schwer. Der Tod – so sagte man uns – sei das 
absolute Ende. Kein Fegefeuer, durch das man noch geläutert werden könnte. Keine 
Muttergottes mit ihren Heiligen, die Fürbitte für die verstockten Ungläubigen leistet. Und schon 
gar keine guten Werke, mit denen man den Verstorbenen doch noch den Weg in den Himmel 
ermöglichen könne.  
Nein – nichts von alledem wollte ich glauben. Eine schwierige Situation. Bekehren konnte ich 
meine Eltern nicht. Was sie skeptisch gegen die Lehren der Kirche anführten, klang leider alles 
sehr logisch. Verunsichern ließ ich mich aber trotzdem nicht von ihnen. Ich wollte eine Christin 
werden. Also blieb nur eines: ganz für mich alleine mit Gott auszumachen, dass ich ihn glauben 
wollte als einen, der nicht nachtragend ist. Der meine Eltern einmal bei sich sein lässt, auch 
wenn sie ungläubig sind. 
Viele Entscheidungen gegen den traditionellen Katechismus folgten noch in meinem Leben. 
Viel habe ich gelesen und studiert, um zu lernen, wie sich biblische Texte erschließen, ohne 
sie wortwörtlich und damit zwangsläufig falsch zu verstehen. Mein jugendliches Veto gegen 
die Hölle war dazu ein wichtiger Anfang. 
 
Warum ich Ihnen das erzähle?  
 
Wer nicht an die Hölle glaubt, fragt sich, warum man für die Toten beten soll. Die Idee, dass 
sie unter uns sind, wenn wir Abendmahl feiern, fand ich dagegen immer überwältigend: unsere 
Vorfahren im Glauben aus 2000 Jahren und auch alle anderen, davor und danach … An sie 
erinnern die Bilder vom Himmlischen Mahl, versammelt am Tisch des Herrn, jenseits von Zeit 
und Raum. Für sie muss ich nicht beten. 
Und deshalb habe ich diesen Satz aus dem Requiem einfach verändert: Lux lucet eis. Das 
Licht leuchtet ihnen. Ich weiß sie bei Gott und in Gott geborgen. In seinem Licht. 
Immerwährend ewig. 
Andere Litaneien würde ich mir deshalb wünschen. Für mich und für andere. 
Ich will einige versuchen. Und lade Sie ein, dazu einen Kehrvers zu singen. 
Kehrvers (nach Lied 611):  



 
 

2 
 

Das Licht, es geht über allen auf, auf alle über, über allen auf, das Licht, es geht über allen 
auf, auf alle über, über allen auf. 
 
Trag in die Welt nun ein Licht. Das war dein Lebensmotto. Vielen Menschen hast du 
Aufmerksamkeit geschenkt und Freude bereitet. Ob du auch genug zurückbekommen hast? 
Zuletzt warst du erschöpft. Auch etwas verbittert. Die dunklen Seiten des Lebens werfen zu 
viele Schatten. Aber auf dem Weg zum ewigen Licht musst du selbst keine brennende Leuchte 
mitbringen. Du kannst dich an Gottes Licht neu entzünden. Du und wir auch einmal. 
 
Das Licht, es geht über allen auf, auf alle über, über allen auf, das Licht, es geht über allen 
auf, auf alle über, über allen auf. 
 
Das Licht der Welt hast du erblickt und die Finsternis der Welt hast du erfahren. Wie oft du 
dich verirrt hast in der Dunkelheit. Dir selbst und anderen hast du Mühe bereitet. Manchmal 
hast du dich ganz gottverlassen gefühlt. Dein Sterben hat uns ratlos gemacht. Wie wenig 
Helligkeit wir dir geben konnten. Doch das göttliche Licht durchleuchtet alles. Und die Strahlen 
verletzen nicht. Durch sie hindurch kannst du sicher gehen und bei Gott aufgehoben sein. Du 
und wir auch einmal. 
 
Das Licht, es geht über allen auf, auf alle über, über allen auf, das Licht, es geht über allen 
auf, auf alle über, über allen auf. 
 
Dein Licht hast du nicht unter einen Scheffel gestellt. Du wolltest alles erforschen und klären. 
Du wolltest andere aufklären. Du wusstest dich auf hellen Wegen von Gott geführt. Die dunklen 
Hindernisse der Bosheit und Dummheit haben dich nicht verzweifeln lassen. Bis ins hohe Alter 
durftest du lichte Momente erleben. Nun kannst du dankbar eingehen ins Zentrum allen 
Leuchtens. Du und wir auch einmal. 
 
Das Licht, es geht über allen auf, auf alle über, über allen auf, das Licht, es geht über allen 
auf, auf alle über, über allen auf. 
 
Dunkel war dein Herz, finster deine Taten, unvorstellbar deine Bosheit. Deine Opfer schreien. 
Soll ihr Leiden ungesühnt bleiben? Niemand betrauert deinen Tod. Wie hoffe ich, dass das 
göttliche Licht alles Schlimme aufdeckt, was du getan hast. Aber auch, dass Gott nicht Böses 
mit Bösem vergilt. Böses, das mir unerklärlich bleibt. Und das im göttlichen Licht verwandelt 
wird, auch wenn ich mich mit diesem Gedanken schwer tue. 
 
So oder so ähnlich würde ich mir Totengebete wünschen. Und so oder so ähnlich erlebe ich 
das glücklicherweise auch bei vielen Trauergottesdiensten. 
 
Aber der schönste aller Texte vom ewigen Licht findet sich im Jesajabuch. 
 
Jesaja 60 
19Du brauchst am Tag kein Sonnenlicht mehr, 
der Mond muss nicht mehr für dich leuchten. 
Denn der HERR selbst ist für immer dein Licht. 
Der Glanz deines Gottes leuchtet für dich. 
20Dann geht die Sonne bei dir nie mehr unter, 
der Mond nimmt nicht mehr ab. 
Denn der HERR selbst ist für immer dein Licht. 
Die Zeit der Trauer ist vorbei. 
 
Ein Lichtblick aus dem Himmel und in den Himmel. 
 



 
 

3 
 

In den Synagogen und den katholischen Kirchen hängt als Symbol dafür eine immer 
leuchtende Ampel: ein ewiges Licht, wie man sagt, das nie ausgehen soll. Doch dieses ewige 
Licht in den Gotteshäusern braucht das vergängliche Öl. Unauslöschlich ist es nicht.  
 
Und auch die Jesaja-Verse sind nicht ohne Bodenhaftung. So schön sie sind – ich will sie nicht 
einfach wie Kalendersprüche aus dem Zusammenhang reißen. Sie werden gerahmt durch 
Verheißungen für das Leben vor dem Tod. Sie sind an Jerusalem gerichtet. Und sie reichen 
darüber hinaus. Bis in unsere Gegenwart. 
 
17Die Zeit der Trauer ist vorbei. 
Ich lasse dich von Frieden beaufsichtigen, 
Gerechtigkeit wird dich beherrschen. 
18Dann hört man nichts mehr von Gewalt in deinem Land. 
In deinem Gebiet gibt es weder Verwüstung noch Zerstörung. 
Deine Mauern nennst du »Rettung«, 
deine Tore tragen den Namen »Ruhm«. 
[…] 
21Dein Volk besteht aus lauter Gerechten, 
sie werden das Land für immer besitzen. 
Sie sprießen wie Pflanzen, die ich selbst gesetzt habe. 
Sie sind mein Werk, das meine Herrlichkeit zeigt. 
22Aus der kleinsten Familie werden tausend Menschen, 
aus der geringsten wird ein großes Volk. 
Wenn die Zeit gekommen ist, 
führe ich, der HERR, das alles ganz schnell herbei. 
 
Gottes Licht bedeutet Friede, Gerechtigkeit, keine Gewalt, weder Verwüstung noch 
Zerstörung. Im Himmel und auf Erden. Und das soll jetzt etwas anderes sein als ein schöner 
Kalenderspruch? Manche können es in den Gottesdiensten schon nicht mehr hören. Dann 
reagiern sie freilich so wie unsere Vorfahren. Weil die früheren Theologen und 
Katchismusschreiber auch daran gescheitert sind, solche Verheißungen mit der Wirklichkeit in 
Einklang zu bringen, haben sie eine scharfe Trennlinie gezogen: hier der Himmel und da die 
Erde, hier das Licht und da die Finsternis, hier die Seligkeit im Freudensaal und da das Leiden 
im Jammertal. Diesseits und Jenseits – zwei getrennte Welten.  
 
Den Jesaja-Text haben sie dabei freilich nicht wirklich verstanden. Er verkündet, dass das 
Licht Gottes mitten hineinscheint in die reale Welt. In die Politik. Die Gerechten werden das 
Leben gestalten, Gewalt beenden und Gerechtigkeit zum Regierungsmaßstab machen. Und 
ihr Regierungsprogramm klang in den Ohren derer, die sie um 500 v. Chr. hörten, sehr konkret: 
Die Verschleppten und Unterdrückten werden Wohnstätten besitzen ohne Angst vor 
Vertreibung. Die Liebenden werden nicht mehr getrennt sein, sondern Familien gründen ohne 
Angst um ihre Kinder. Die Menschen werden eine Zukunft haben. 
 
Ja aber … Die täglichen Nachrichten berichten uns anderes. Der Blick in die Geschichtsbücher 
auch. Und wenn einmal eine Zeitlang Hoffnung war auf einen gerechten Staat oder eine 
friedenschaffende Weltordnung, ist diese Hoffnung doch so oft zunichte geworden. Die Welt 
ist ein brutales Chaos, Politik ein schmutziges Geschäft und Hoffnung auf Veränderung naiv. 
Das ist die allgemeine Klage.  
Doch noch einmal: Wenn wir so reden, unterscheiden wir uns nicht vor unseren höllegläubigen 
Vorfahren: die Menschen allesamt sündig, das Diesseits ein Jammertal, alles finster, kein 
Lichtstrahl ersichtlich. Nur, dass die meisten, die heuzutage das Diesseits schmähen, das 
Jenseits abgeschafft haben. Mit der Hölle auch den Himmel. So entlassen sie die 
Verstorbenen ins Nichts. So geben wir uns selber auf. 
 
Wo ist ein Weg aus der Depression? 
Bitte singen Sie noch einmal mit mir das Lied vom Licht.  



 
 

4 
 

 
Das Licht, es geht über allen auf, auf alle über, über allen auf, das Licht, es geht über allen 
auf, auf alle über, über allen auf. 
 
Vom Licht zu reden eröffnet sinnreiche Gleichnisse. Im 36. Psalm heißt es von Gott: Du bist 
die Quelle des Lebens, und in deinem Lichte sehen wir das Licht. Licht wird zum Licht, 
wenn es gesehen wird. „Zum Sehen geboren, zum Schauen bestellt“ sind wir Menschen. Es 
geht gar nicht anders. Wir werden angestrahlt, erleuchtet, aufgeklärt. Und wir fühlen uns 
verlassen, wenn uns Nebel und Dunkelheit umfängt.  
Und weil das so ist, kann uns der Glaube an das ewige und immerwährende Licht ein Leben 
lang in Bewegung halten. In diesem Sinne beginnt ja auch das Kapitel, aus dem unser 
Textausschnitt stammt, mit den Worten: 1Erhebe dich, und leuchte! Denn ein Licht ist über dir 
aufgegangen: Der herrliche Glanz des HERRN erstrahlt über dir. Eine Aufforderung an das 
Jerusalem der Exilszeit. Und eine Aufforderung an alle von Gott Angeleuchteten. 
Angeleuchtet, damit sie aufstehen und selber leuchten. Mache dich auf und werde Licht / licht, 
wie Luther in schöner Zweideutigkeit übersetzt: Licht widerstrahlen und ein Licht werden. Aktiv 
und passiv zugleich.  
Eine schwer erträgliche Spannung bleibt freilich. Aktivität ist nicht immer frei von Misserfolg 
und Versagen. Passivität drückt nieder und macht uns mitschuldig an Fehlentwicklungen. In 
diese Spannung hinein schreibt Jesaja:  Wenn die Zeit gekommen ist, führe ich, der HERR, 
das alles ganz schnell herbei. Doch das Warten auf Gottes Zeit ist oft kaum auszuhalten. Umso 
wichtiger ist es, mitten in der Dämmerung die Augen offen zu halten. Offen für einen lichten 
Moment. Offen für ein Handeln, das in unsere Verantwortung gegeben ist. Dann gilt es 
aufzustehen.  
Aufstehen und Auferstehen – das eine lässt sich nicht trennen vom anderen. Beides gehört 
zum Glauben an das ewige Licht. Es leuchtet uns hier und jetzt und es leuchtet uns und 
unseren Verstorbenen jenseits von Zeit und Raum. Daran möchte ich festhalten. Auch wenn 
es schwer zu glauben ist. 
 
Jetzt sehen wir alles – sagt Paulus – in einem Spiegel,  in rätselhafter Gestalt, dann aber 
von Angesicht zu Angesicht. (1. Korinther 13,12) 
AMEN 
 
 


