Predigtreihe 2026 der ev.-ref. Gemeinden in Franken
LICHTBLICKE

Das ewige Licht leuchtet unseren Verstorbenen.
Predigerin i.E. Gudrun Kuhn

Bayreuth 01.02.2026/ Schwabach 22.02.2026 / Nirnberg 22.03.2026

Requiem aeternam dona eis, domine, et lux perpetua luceat eis. Herr, schenke ihnen die ewige
Ruhe und das immerwahrende Licht mége ihnen leuchten. So heil’t es seit Jahrhunderten in
katholischen Trauergottesdiensten. So horen wir es in vielen wunderbaren Vertonungen. Ein
Gebet. Mit dem Imperativ ,schenke® und dem Wunschmodus ,es moge leuchten®.

Auf wessen Angesicht wird Gottes Licht widerscheinen? Wem wird die ewige Ruhe zuteil
werden? Und wem nicht?

Ja, mit dem Ruf nach dem immerwahrenden Licht beginnt und endet die Totenmesse.
Dazwischen aber ist vornehmlich von Heulen und Zahneklappern, von Sindenangst und
Posaunen des Jungsten Gerichts zu héren. Die Komponisten hat das durchaus dazu inspiriert,
das Feuer hdllisch knistern zu lassen. Trostreich ist das fur mich nicht.

Das Licht mdge unseren Verstorbenen leuchten. Und auch uns einmal. Aber was, wenn dieser
Wunsch nicht erfullt wird? Was, wenn Gott die ewige Ruhe nicht schenkt.

Diese Frage hat mich zu meinem ersten Unglaubens-Bekenntnis gefuhrt. Als Konfirmandin
weigerte ich mich zu denken, meine Eltern wirden in die Holle kommen. Die waren namlich
unglaubig. Und die Frage, was nun mit ihnen nach dem Tod geschehen wirde, wagte ich nicht
mit dem Pfarrer zu besprechen. Also nahm ich mir selbst die Freiheit zu entscheiden. Ein
liebender Gott, der mich — trotz elterlicher Gegenwehr — zum Glauben gebracht hat, wird nicht
andere mit ewiger Verdammnis bestrafen. Dessen war ich mir sicher. Vom Hollenfeuer redete
man zwar schon damals nicht mehr im Religionsunterricht. Stattdessen hiel3 es jedoch, die
Holle sei nach dem Tod ein Weiterleben in absoluter Gottesferne. Selbst verschuldet, selbst
gewahlt. Und das sei unvorstellbar schlimmer noch als das teuflische Feuer. Wenig trostlich.
Wir Evangelischen hatten es dabei besonders schwer. Der Tod — so sagte man uns — sei das
absolute Ende. Kein Fegefeuer, durch das man noch gelautert werden konnte. Keine
Muttergottes mit inren Heiligen, die Furbitte fur die verstockten Unglaubigen leistet. Und schon
gar keine guten Werke, mit denen man den Verstorbenen doch noch den Weg in den Himmel
ermdglichen kdnne.

Nein — nichts von alledem wollte ich glauben. Eine schwierige Situation. Bekehren konnte ich
meine Eltern nicht. Was sie skeptisch gegen die Lehren der Kirche anfuhrten, klang leider alles
sehr logisch. Verunsichern lief® ich mich aber trotzdem nicht von ihnen. Ich wollte eine Christin
werden. Also blieb nur eines: ganz fur mich alleine mit Gott auszumachen, dass ich ihn glauben
wollte als einen, der nicht nachtragend ist. Der meine Eltern einmal bei sich sein lasst, auch
wenn sie unglaubig sind.

Viele Entscheidungen gegen den traditionellen Katechismus folgten noch in meinem Leben.
Viel habe ich gelesen und studiert, um zu lernen, wie sich biblische Texte erschlieRen, ohne
sie wortwdrtlich und damit zwangslaufig falsch zu verstehen. Mein jugendliches Veto gegen
die Holle war dazu ein wichtiger Anfang.

Warum ich Ilhnen das erzahle?

Wer nicht an die Holle glaubt, fragt sich, warum man fur die Toten beten soll. Die |dee, dass
sie unter uns sind, wenn wir Abendmahl feiern, fand ich dagegen immer Uberwaltigend: unsere
Vorfahren im Glauben aus 2000 Jahren und auch alle anderen, davor und danach ... An sie
erinnern die Bilder vom Himmlischen Mahl, versammelt am Tisch des Herrn, jenseits von Zeit
und Raum. Fur sie muss ich nicht beten.

Und deshalb habe ich diesen Satz aus dem Requiem einfach verandert: Lux lucet eis. Das
Licht leuchtet ihnen. Ich weil} sie bei Gott und in Gott geborgen. In seinem Licht.
Immerwahrend ewig.

Andere Litaneien wirde ich mir deshalb winschen. Fir mich und fur andere.

Ich will einige versuchen. Und lade Sie ein, dazu einen Kehrvers zu singen.

Kehrvers (nach Lied 611):



Das Licht, es geht Uber allen auf, auf alle Uber, Uber allen auf, das Licht, es geht Uber allen
auf, auf alle uber, Uber allen auf.

Trag in die Welt nun ein Licht. Das war dein Lebensmotto. Vielen Menschen hast du
Aufmerksamkeit geschenkt und Freude bereitet. Ob du auch genug zurtickbekommen hast?
Zuletzt warst du erschopft. Auch etwas verbittert. Die dunklen Seiten des Lebens werfen zu
viele Schatten. Aber auf dem Weg zum ewigen Licht musst du selbst keine brennende Leuchte
mitbringen. Du kannst dich an Gottes Licht neu entzinden. Du und wir auch einmal.

Das Licht, es geht Uber allen auf, auf alle Uber, Uber allen auf, das Licht, es geht Uber allen
auf, auf alle uber, Uber allen auf.

Das Licht der Welt hast du erblickt und die Finsternis der Welt hast du erfahren. Wie oft du
dich verirrt hast in der Dunkelheit. Dir selbst und anderen hast du Mihe bereitet. Manchmal
hast du dich ganz gottverlassen gefiihlt. Dein Sterben hat uns ratlos gemacht. Wie wenig
Helligkeit wir dir geben konnten. Doch das géttliche Licht durchleuchtet alles. Und die Strahlen
verletzen nicht. Durch sie hindurch kannst du sicher gehen und bei Gott aufgehoben sein. Du
und wir auch einmal.

Das Licht, es geht Uber allen auf, auf alle Uber, Uber allen auf, das Licht, es geht Uber allen
auf, auf alle uber, Uber allen auf.

Dein Licht hast du nicht unter einen Scheffel gestellt. Du wolltest alles erforschen und klaren.
Du wolltest andere aufklaren. Du wusstest dich auf hellen Wegen von Gott gefuhrt. Die dunklen
Hindernisse der Bosheit und Dummheit haben dich nicht verzweifeln lassen. Bis ins hohe Alter
durftest du lichte Momente erleben. Nun kannst du dankbar eingehen ins Zentrum allen
Leuchtens. Du und wir auch einmal.

Das Licht, es geht Uber allen auf, auf alle Uber, Uber allen auf, das Licht, es geht Uber allen
auf, auf alle uber, Uber allen auf.

Dunkel war dein Herz, finster deine Taten, unvorstellbar deine Bosheit. Deine Opfer schreien.
Soll ihr Leiden ungesihnt bleiben? Niemand betrauert deinen Tod. Wie hoffe ich, dass das
gottliche Licht alles Schlimme aufdeckt, was du getan hast. Aber auch, dass Gott nicht Boses
mit Bosem vergilt. Boses, das mir unerklarlich bleibt. Und das im goéttlichen Licht verwandelt
wird, auch wenn ich mich mit diesem Gedanken schwer tue.

So oder so ahnlich wirde ich mir Totengebete wiinschen. Und so oder so ahnlich erlebe ich
das glucklicherweise auch bei vielen Trauergottesdiensten.

Aber der schonste aller Texte vom ewigen Licht findet sich im Jesajabuch.

Jesaja 60

19Du brauchst am Tag kein Sonnenlicht mehr,
der Mond muss nicht mehr fur dich leuchten.
Denn der HERR selbst ist fir immer dein Licht.
Der Glanz deines Gottes leuchtet fir dich.
20Dann geht die Sonne bei dir nie mehr unter,
der Mond nimmt nicht mehr ab.

Denn der HERR selbst ist fir immer dein Licht.
Die Zeit der Trauer ist vorbei.

Ein Lichtblick aus dem Himmel und in den Himmel.



In den Synagogen und den katholischen Kirchen hangt als Symbol daflr eine immer
leuchtende Ampel: ein ewiges Licht, wie man sagt, das nie ausgehen soll. Doch dieses ewige
Licht in den Gotteshausern braucht das vergangliche Ol. Unausléschlich ist es nicht.

Und auch die Jesaja-Verse sind nicht ohne Bodenhaftung. So schon sie sind — ich will sie nicht
einfach wie Kalenderspriche aus dem Zusammenhang rei3en. Sie werden gerahmt durch
Verheillungen fur das Leben vor dem Tod. Sie sind an Jerusalem gerichtet. Und sie reichen
daruber hinaus. Bis in unsere Gegenwart.

17Die Zeit der Trauer ist vorbei.

Ich lasse dich von Frieden beaufsichtigen,

Gerechtigkeit wird dich beherrschen.

1gDann hort man nichts mehr von Gewalt in deinem Land.
In deinem Gebiet gibt es weder Verwustung noch Zerstorung.
Deine Mauern nennst du »Rettung«,

deine Tore tragen den Namen »Ruhm«.

[...]

21Dein Volk besteht aus lauter Gerechten,

sie werden das Land fur immer besitzen.

Sie sprieflen wie Pflanzen, die ich selbst gesetzt habe.
Sie sind mein Werk, das meine Herrlichkeit zeigt.

22Aus der kleinsten Familie werden tausend Menschen,
aus der geringsten wird ein grof3es Volk.

Wenn die Zeit gekommen ist,

fuhre ich, der HERR, das alles ganz schnell herbei.

Gottes Licht bedeutet Friede, Gerechtigkeit, keine Gewalt, weder Verwustung noch
Zerstorung. Im Himmel und auf Erden. Und das soll jetzt etwas anderes sein als ein schoner
Kalenderspruch? Manche kénnen es in den Gottesdiensten schon nicht mehr horen. Dann
reagiern sie freilich so wie unsere Vorfahren. Weil die fruheren Theologen und
Katchismusschreiber auch daran gescheitert sind, solche VerheilRungen mit der Wirklichkeit in
Einklang zu bringen, haben sie eine scharfe Trennlinie gezogen: hier der Himmel und da die
Erde, hier das Licht und da die Finsternis, hier die Seligkeit im Freudensaal und da das Leiden
im Jammertal. Diesseits und Jenseits — zwei getrennte Welten.

Den Jesaja-Text haben sie dabei freilich nicht wirklich verstanden. Er verkiundet, dass das
Licht Gottes mitten hineinscheint in die reale Welt. In die Politik. Die Gerechten werden das
Leben gestalten, Gewalt beenden und Gerechtigkeit zum Regierungsmalistab machen. Und
ihr Regierungsprogramm klang in den Ohren derer, die sie um 500 v. Chr. horten, sehr konkret:
Die Verschleppten und Unterdrickten werden Wohnstatten besitzen ohne Angst vor
Vertreibung. Die Liebenden werden nicht mehr getrennt sein, sondern Familien grinden ohne
Angst um ihre Kinder. Die Menschen werden eine Zukunft haben.

Ja aber ... Die taglichen Nachrichten berichten uns anderes. Der Blick in die Geschichtsblcher
auch. Und wenn einmal eine Zeitlang Hoffnung war auf einen gerechten Staat oder eine
friedenschaffende Weltordnung, ist diese Hoffnrung doch so oft zunichte geworden. Die Welt
ist ein brutales Chaos, Politik ein schmutziges Geschaft und Hoffnung auf Veranderung naiv.
Das ist die allgemeine Klage.

Doch noch einmal: Wenn wir so reden, unterscheiden wir uns nicht vor unseren hélleglaubigen
Vorfahren: die Menschen allesamt stindig, das Diesseits ein Jammertal, alles finster, kein
Lichtstrahl ersichtlich. Nur, dass die meisten, die heuzutage das Diesseits schmahen, das
Jenseits abgeschafft haben. Mit der Holle auch den Himmel. So entlassen sie die
Verstorbenen ins Nichts. So geben wir uns selber auf.

Wo ist ein Weg aus der Depression?
Bitte singen Sie noch einmal mit mir das Lied vom Licht.



Das Licht, es geht Uber allen auf, auf alle Uber, Uber allen auf, das Licht, es geht Uber allen
auf, auf alle uber, Uber allen auf.

Vom Licht zu reden erdffnet sinnreiche Gleichnisse. Im 36. Psalm heif3t es von Gott: Du bist
die Quelle des Lebens, und in deinem Lichte sehen wir das Licht. Licht wird zum Licht,
wenn es gesehen wird. ,Zum Sehen geboren, zum Schauen bestellt* sind wir Menschen. Es
geht gar nicht anders. Wir werden angestrahlt, erleuchtet, aufgeklart. Und wir fihlen uns
verlassen, wenn uns Nebel und Dunkelheit umfangt.

Und weil das so ist, kann uns der Glaube an das ewige und immerwahrende Licht ein Leben
lang in Bewegung halten. In diesem Sinne beginnt ja auch das Kapitel, aus dem unser
Textausschnitt stammt, mit den Worten: ;Erhebe dich, und leuchte! Denn ein Licht ist (iber dir
aufgegangen: Der herrliche Glanz des HERRN erstrahlt (ber dir. Eine Aufforderung an das
Jerusalem der Exilszeit. Und eine Aufforderung an alle von Gott Angeleuchteten.
Angeleuchtet, damit sie aufstehen und selber leuchten. Mache dich auf und werde Licht/ licht,
wie Luther in schoner Zweideutigkeit Ubersetzt: Licht widerstrahlen und ein Licht werden. Aktiv
und passiv zugleich.

Eine schwer ertragliche Spannung bleibt freilich. Aktivitat ist nicht immer frei von Misserfolg
und Versagen. Passivitat drickt nieder und macht uns mitschuldig an Fehlentwicklungen. In
diese Spannung hinein schreibt Jesaja: Wenn die Zeit gekommen ist, fiihre ich, der HERR,
das alles ganz schnell herbei. Doch das Warten auf Gottes Zeit ist oft kaum auszuhalten. Umso
wichtiger ist es, mitten in der Dammerung die Augen offen zu halten. Offen fur einen lichten
Moment. Offen flr ein Handeln, das in unsere Verantwortung gegeben ist. Dann gilt es
aufzustehen.

Aufstehen und Auferstehen — das eine Iasst sich nicht trennen vom anderen. Beides gehort
zum Glauben an das ewige Licht. Es leuchtet uns hier und jetzt und es leuchtet uns und
unseren Verstorbenen jenseits von Zeit und Raum. Daran mdchte ich festhalten. Auch wenn
es schwer zu glauben ist.

Jetzt sehen wir alles — sagt Paulus — in einem Spiegel, in ratselhafter Gestalt, dann aber
von Angesicht zu Angesicht. (1. Korinther 13,12)
AMEN



